LA COMPASION

DEL SAMARITANO:

(& =

MENSAJE DEL SANTO PADRE

LEON XIV

JORNADA
f MUNDIAL
S DEL ENFERMO
Y,

| | de FEBRERQ de 2026




Mensaje del Santo Padre
Leon XIV para la
XXXIV Jornada Mundial
del Enfermo 2026

Queridos hermanos y hermanas:

LA XXXIV Jornada Mundial del Enfermo se celebrard solemnemente
en Chiclayo, Perd, el 11 de febrero de 2026. Por este motivo, he querido
proponer de nuevo la imagen del buen samaritano, siempre actual
y necesaria para redescubrir la belleza de la caridad y la dimension
social de la compasion, para poner la atencién en los necesitados y
los que sufren, como son los enfermos.

Todos hemos escuchado y leido este conmovedor texto de san
Lucas (cf. Lc 10,25-37). A un doctor de la ley que le pregunta quién es
el préjimo al que debe amar, JesUs le responde contando una
historia: un hombre que viajaba de Jerusalén a Jerico fue asaltado
por ladrones y abandonado casi muerto; un sacerdote y un levita
pasaron de largo, pero un samaritano se compadecid de él, vendd
sus heridas, lo llevdé a una posada y pagd para que lo cuidaran. He
deseado proponer la reflexibn de este pasaje biblico con la clave
hermenéutica de la Enciclica Fratelli tutti, de mi querido predecesor
el Papa Francisco, donde la compasiéon y la misericordia hacia el
necesitado no se reducen a un mero esfuerzo individual, sino que se
realizan en la relacidn: con el hermano necesitado, con quienes lo
cuidany, fundamentalmente, con Dios que nos da su amor.

1. El regalo del encuentro: la alegria de dar cercania y presencia

Vivimos inmersos en la cultura de lo répido, de lo inmediato, de las
prisas, asi como también del descarte y la indiferencia, que nos
impide acercarnos y detenernos en el camino para mirar las necesi-
dades y los sufrimientos a nuestro alrededor. La pardbola narra que
el samaritano al ver al herido no “pasd de largo”, sino que tuvo para
éluna mirada abierta y atenta, la mirada de Jesus, que lo llevd a una
cercania humana y solidaria. El samaritano «se detuvo, le regald
cercaniaq, lo curd con sus propias manos, puso también dinero de su
bolsillo y se ocupd de él. Sobre todo [..] le dio su tiempo». Jesls no
ensefa quién es el prdjimo, sino cdbmo hacerse prdjimo, es decir,
cdmo volvernos nosotros cercanos. Al respecto, podemos afirmar
con san Agustin que el Sefior no quiso ensenar quién era el prdjimo



de aquel hombre, sino a quién debia él hacerse préjimo. Pues nadie
es préjimo de otro sino cuando se acerca voluntariamente a él. Asi
pues, se hizo projimo aquel que mostré misericordia.

El amor no es pasivo, va al encuentro del otro; ser prdjimo no
depende de la cercania fisica o social, sino de la decision de amar.
Por eso, el cristiono se hace préjimo del que sufre, siguiendo el
ejemplo de Cristo, el verdadero Samaritano divino que se acercé a la
humanidad herida. No son meros gestos de filantropiag, sino signos
en los que se puede percibir que la participacidon personal en los
sufrimientos del otro implica el darse a si mismo, supone ir mas alla
de cubrir necesidades, para llegar a que nuestra persona sea parte
del don. Esta caridad se alimenta necesariamente del encuentro
con Cristo, que por amor se entregd por nosotros. San Francisco lo
explicaba muy bien cuando, hablando de su encuentro con los
leprosos, decia: «El Sefior me llevé hasta ellos», porque a través de
ellos habia descubierto la dulce alegria de amair.

El regalo del encuentro nace del vinculo con Jesucristo, al que
identificamos como el buen samaritano que nos ha traido la salud
eternq, y al que hacemos presente cuando nos inclinamos ante el
hermano herido. San Ambrosio decia: «Puesto que nadie es tan
verdaderamente nuestro prdjimo como el que ha curado nuestras
heridas, amémoslo viendo en &l a nuestro Sefior, y querdmosle como
a nuestro prdjimo; pues nada hay tan préximo a los miembros como
la cabeza. Y amemos también al que es imitador de Cristo, y a todo
aquel que se asocia al sufrimiento del necesitado por la unidad del
cuerpo». Ser uno en el Uno, en la cercaniaq, en la presencia, en el amor
recibido y compartido, y gozar, asi como san Francisco, de la dulzura
de haberlo encontrado.

2. La mision compartida en el cuidado de los enfermos

Prosigue san Lucas diciendo que el samaritano “se conmovid”. Tener
compasién implica una emocién profunda, que mueve a la accidn.
Es un sentimiento que brota del interior y lleva al compromiso con el
sufrimiento ajeno. En esta pardbola, la compasiéon es el rasgo
distintivo del amor activo. No es teérica ni sentimental, se traduce en
gestos concretos; el samaritano se acerca, cura, se hace cargo y
cuida. Pero atencién, no lo hace solo, individualmente, «el
samaritano buscd un posadero que pudiera cuidar de ese hombre,
al igual que nosotros estamos llamados a invitar y a reunirnos en un
“nosotros” que sea mas fuerte que la suma de pequefas
individualidades». Yo mismo he constatado, en mi experiencia como
misionero y obispo en Perd, cdmo muchas personas comparten la
misericordia y la compasién al estilo del samaritano y el posadero.
Los familiares, los vecinos, los operadores sanitarios, los agentes de
pastoral sanitaria y tantos otros que se detienen, se acercan, curan,



cargan, acompanan y ofrecen de lo suyo, dan a la compasion una
dimensidn social. Esta experiencia, que se realiza en un entramado
de relaciones, supera el mero compromiso individual. De este modo,
en la Exhortacién apostélica Dilexi te no sélo me he referido al
cuidado de los enfermos como una “parte importante” de la mision
de la Iglesia, sino como una auténtica «accion eclesial» (n. 49). En
ella citaba a san Cipriano para ver como en esa dimension
podemos verificar la salud de nuestra sociedad: «Esta epidemia que
parece tan horrible y funesta pone a prueba la justicia de cada uno
y examina el espiritu de los hombres, verificando si los sanos sirven a
los enfermos, si los parientes se aman sinceramente, si los sefores
tienen piedad de los siervos enfermos, si los médicos no abandonan
a los enfermos que implorann.

El ser uno en el Uno supone sentirnos verdaderamente miembros de
un cuerpo en el que llevamos, segun nuestra propia vocacion, la
compasién del Senor por el sufrimiento de todos los hombres. Es
mas, el dolor que nos conmueve, no es un dolor ajeno, es el dolor de
un miembro de nuestro propio cuerpo al que nuestra Cabeza nos
manda acudir para el bien de todos. En ese sentido se identifica con
el dolor de Cristo y, ofrecido cristianamente, acelera el cumplimiento
de la plegaria del mismo Salvador por la unidad de todos.

3. Movidos siempre por el amor a Dios, para encontrarnos con
nosotros mismos y con el hermano

En el doble mandamiento: «<Amards al Sefor tu Dios con todo tu
corazdn, con toda tu alma, con todas tus fuerzas y con toda tu
mente; y a tu prdjimo como a ti mismo» ( Lc 10,27), podemos
reconocer el primado del amor a Dios y su consecuencia directa con
la forma de amar y relacionarse del hombre en todas sus
dimensiones. «El amor al préjimo representa la prueba tangible de la
autenticidad del amor a Dios, como asevera el apdstol Juan: “Nadie
ha visto nunca a Dios: si nos amamos los unos a los otros, Dios
permanece en nosotros y el amor de Dios ha llegado a su plenitud
en nosotros. [..] Dios es amor, y el que permanece en el amor
permanece en Dios, y Dios permanece en él” (1Jn 4,12.16)». Aunque
el objeto de ese amor sea distinto: Dios, el prdjimo y uno mismo, y, en
ese sentido, los podemos entender como amores distintos, estos son
siempre inseparables. El primado del amor divino conlleva que la
accién del hombre sea realizada sin interés personal nirecompensa,
sino como manifestacién de un amor que trasciende las normas
rituales y se traduce en un culto auténtico: servir al préjimo es amar
a Dios en la practica.

Esta dimensidon también nos permite contrastar lo que significa
amarse a si mismo. Supone alejar de nosotros el interés de ir
cimentando nuestra autoestima o el sentido de nuestra propia



dignidad en estereotipos de éxito, carrera, posicion o lingje y
recuperar nuestra propia posicion ante Dios y ante el hermano.
Decia Benedicto XVI que «la criatura humanag, en cuanto de
naturaleza espiritual, se realiza en las relaciones interpersonales.
Cuanto mas las vive de manera auténtica, tanto mdés madura
también en la propia identidad personal. El hombre se valoriza no
aisldndose sino poniéndose en relacidon con los otros y con Dios».

Queridos hermanos y hermanas, «el verdadero remedio para las
heridas de la humanidad es un estilo de vida basado en el amor
fraterno, que tiene su raiz en el amor de Dios». Deseo vivamente que
no falte nunca en nuestro estilo de vida cristiana esta dimension
fraterna, “samaritana”, incluyente, valiente, comprometida vy
solidaria que tiene su raiz mds intima en nuestra unién con Dios, en
la fe en Jesucristo. Encendidos por ese amor divino, podremos
realmente entregarnos en favor de todos los que sufren,
especialmente por nuestros hermanos enfermos, ancianos vy
afligidos.

Elevemos nuestra oracion a la Bienaventurada Virgen Maria, Salud
de los Enfermos; pidamos su ayuda por todos los que sufren, los
necesitados de compasion, escucha y consuelo, y supliquemos su
intercesion con esta antigua oracion, que se rezaba en familia por
quienes viven en la enfermedad y en el dolor:

Dulce Madre, no te alejes,

tu vista de mi no apartes.

Ven conmigo a todas partes
y nunca solo me dejes.

Ya que me proteges tanto
como verdadera Madre,

Haz que me bendiga el Padre,
el Hijo y el Espiritu Santo.

Imparto de corazédn mi bendicién apostdlica a todos los enfermos, a
sus familiares y a quienes los cuidan, a los trabajadores del dmbito
sanitario, a los agentes de pastoral de la salud y muy especialmente
a quienes participan en esta Jornada Mundial del Enfermo.

Vaticano, 13 de enero de 2026



