
LA COMPASIÓN
DEL SAMARITANO:

AMAR LLEVANDO
EL DOLOR DEL OTRO

MENSAJE DEL SANTO PADRE

LEON XIV

.........................................



Mensaje del Santo Padre 
León XIV para la

XXXIV Jornada Mundial 
del Enfermo 2026

Queridos hermanos y hermanas:

LA XXXIV Jornada Mundial del Enfermo se celebrará solemnemente 
en Chiclayo, Perú, el 11 de febrero de 2026. Por este motivo, he querido 
proponer de nuevo la imagen del buen samaritano, siempre actual 
y necesaria para redescubrir la belleza de la caridad y la dimensión 
social de la compasión, para poner la atención en los necesitados y 
los que sufren, como son los enfermos.

Todos hemos escuchado y leído este conmovedor texto de san 
Lucas (cf. Lc 10,25-37). A un doctor de la ley que le  pregunta quién es 
el prójimo al que debe amar, Jesús le responde contando una         
historia: un hombre que viajaba de Jerusalén a Jericó fue asaltado 
por ladrones y abandonado casi muerto; un sacerdote y un levita 
pasaron de largo, pero un samaritano se compadeció de él, vendó 
sus heridas, lo llevó a una posada y pagó para que lo cuidaran. He             
deseado proponer la reflexión de este pasaje bíblico con la clave 
hermenéutica de la Encíclica Fratelli tutti, de mi querido predecesor 
el Papa Francisco, donde la compasión y la misericordia hacia el  
necesitado no se reducen a un mero esfuerzo individual, sino que se 
realizan en la relación: con el hermano necesitado, con quienes lo 
cuidan y,  fundamentalmente, con Dios que nos da su amor.

1. El regalo del encuentro: la alegría de dar cercanía y presencia

Vivimos inmersos en la cultura de lo rápido, de lo inmediato, de las 
prisas, así como también del descarte y la indiferencia, que nos 
impide acercarnos y detenernos en el camino para mirar las necesi-
dades y los sufrimientos a nuestro alrededor. La parábola narra que 
el samaritano al ver al herido no “pasó de largo”, sino que tuvo para 
él una mirada abierta y atenta, la mirada de Jesús, que lo llevó a una 
cercanía humana y solidaria. El samaritano «se detuvo, le regaló 
cercanía, lo curó con sus propias manos, puso también dinero de su 
bolsillo y se ocupó de él. Sobre todo […] le dio su tiempo». Jesús no 
enseña quién es el prójimo, sino cómo hacerse prójimo, es decir, 
cómo volvernos nosotros cercanos. Al   respecto, podemos afirmar 
con san Agustín que el Señor no quiso enseñar quién era el prójimo 

de aquel hombre, sino a quién debía él hacerse prójimo. Pues nadie 
es prójimo de otro sino cuando se acerca voluntariamente a él. Así 
pues, se hizo prójimo aquel que mostró misericordia.

El amor no es pasivo, va al encuentro del otro; ser prójimo no            
depende de la cercanía física o social, sino de la decisión de amar. 
Por eso, el cristiano se hace prójimo del que sufre, siguiendo el     
ejemplo de Cristo, el verdadero Samaritano divino que se acercó a la 
humanidad herida. No son meros gestos de filantropía, sino signos 
en los que se puede percibir que la participación personal en los     
sufrimientos del otro implica el darse a sí mismo, supone ir más allá 
de cubrir necesidades, para llegar a que nuestra persona sea parte 
del don. Esta caridad se alimenta necesariamente del encuentro 
con Cristo, que por amor se entregó por nosotros. San Francisco lo 
explicaba muy bien cuando, hablando de su encuentro con los 
leprosos, decía: «El Señor me llevó hasta ellos», porque a través de 
ellos había descubierto la dulce alegría de amar.

El regalo del encuentro nace del vínculo con Jesucristo, al que        
identificamos como el buen samaritano que nos ha traído la salud 
eterna, y al que hacemos presente cuando nos inclinamos ante el 
hermano herido. San Ambrosio decía: «Puesto que nadie es tan     
verdaderamente nuestro prójimo como el que ha curado nuestras 
heridas, amémoslo viendo en él a nuestro Señor, y querámosle como 
a nuestro prójimo; pues nada hay tan próximo a los miembros como 
la cabeza. Y amemos también al que es imitador de Cristo, y a todo 
aquel que se asocia al sufrimiento del necesitado por la unidad del 
cuerpo». Ser uno en el Uno, en la cercanía, en la presencia, en el amor 
recibido y compartido, y gozar, así como san Francisco, de la dulzura 
de haberlo encontrado.

2. La misión compartida en el cuidado de los enfermos

Prosigue san Lucas diciendo que el samaritano “se conmovió”. Tener 
compasión implica una emoción profunda, que mueve a la acción. 
Es un sentimiento que brota del interior y lleva al compromiso con el 
sufrimiento ajeno. En esta parábola, la compasión es el rasgo          
distintivo del amor activo. No es teórica ni sentimental, se traduce en 
gestos concretos; el samaritano se acerca, cura, se hace cargo y 
cuida. Pero atención, no lo hace solo, individualmente, «el                     
samaritano buscó un posadero que pudiera cuidar de ese hombre, 
al igual que nosotros estamos llamados a invitar y a reunirnos en un 
“nosotros” que sea más fuerte que la suma de pequeñas                       
individualidades». Yo mismo he constatado, en mi experiencia como 
misionero y obispo en Perú, cómo muchas personas comparten la 
misericordia y la compasión al estilo del samaritano y el posadero. 
Los familiares, los vecinos, los operadores sanitarios, los agentes de 
pastoral sanitaria y tantos otros que se detienen, se acercan, curan, 

cargan, acompañan y ofrecen de lo suyo, dan a la compasión una 
dimensión social. Esta experiencia, que se realiza en un entramado 
de relaciones, supera el mero compromiso individual. De este modo, 
en la Exhortación apostólica Dilexi te no sólo me he referido al           
cuidado de los enfermos como una “parte importante” de la misión 
de la Iglesia, sino como una auténtica «acción eclesial» (n. 49). En 
ella citaba a san Cipriano para ver cómo en esa dimensión                
podemos verificar la salud de nuestra sociedad: «Esta epidemia que 
parece tan horrible y funesta pone a prueba la justicia de cada uno 
y examina el espíritu de los hombres, verificando si los sanos sirven a 
los enfermos, si los parientes se aman sinceramente, si los señores 
tienen piedad de los siervos enfermos, si los médicos no abandonan 
a los enfermos que imploran».

El ser uno en el Uno supone sentirnos verdaderamente miembros de 
un cuerpo en el que llevamos, según nuestra propia vocación, la 
compasión del Señor por el sufrimiento de todos los hombres. Es 
más, el dolor que nos conmueve, no es un dolor ajeno, es el dolor de 
un miembro de nuestro propio cuerpo al que nuestra Cabeza nos 
manda acudir para el bien de todos. En ese sentido se identifica con 
el dolor de Cristo y, ofrecido cristianamente, acelera el cumplimiento 
de la plegaria del mismo Salvador por la unidad de todos.

3. Movidos siempre por el amor a Dios, para encontrarnos con       
nosotros mismos y con el hermano

En el doble mandamiento: «Amarás al Señor tu Dios con todo tu       
corazón, con toda tu alma, con todas tus fuerzas y con toda tu 
mente; y a tu prójimo como a ti mismo» ( Lc 10,27), podemos               
reconocer el primado del amor a Dios y su consecuencia directa con 
la forma de amar y relacionarse del hombre en todas sus                      
dimensiones. «El amor al prójimo representa la prueba tangible de la 
autenticidad del amor a Dios, como asevera el apóstol Juan: “Nadie 
ha visto nunca a Dios: si nos amamos los unos a los otros, Dios         
permanece en nosotros y el amor de Dios ha llegado a su plenitud 
en nosotros. […] Dios es amor, y el que permanece en el amor           
permanece en Dios, y Dios permanece en él” ( 1 Jn 4,12.16)». Aunque 
el objeto de ese amor sea distinto: Dios, el prójimo y uno mismo, y, en 
ese sentido, los podemos entender como amores distintos, estos son 
siempre inseparables. El primado del amor divino conlleva que la 
acción del hombre sea realizada sin interés personal ni recompensa, 
sino como manifestación de un amor que trasciende las normas 
rituales y se traduce en un culto auténtico: servir al prójimo es amar 
a Dios en la práctica.

Esta dimensión también nos permite contrastar lo que significa 
amarse a sí mismo. Supone alejar de nosotros el interés de ir              
cimentando nuestra autoestima o el sentido de nuestra propia      

dignidad en estereotipos de éxito, carrera, posición o linaje y               
recuperar nuestra propia posición ante Dios y ante el hermano. 
Decía Benedicto XVI que «la criatura humana, en cuanto de                
naturaleza espiritual, se realiza en las relaciones interpersonales. 
Cuanto más las vive de manera auténtica, tanto más madura      
también en la propia identidad personal. El hombre se valoriza no 
aislándose sino poniéndose en relación con los otros y con Dios».

Queridos hermanos y hermanas, «el verdadero remedio para las    
heridas de la humanidad es un estilo de vida basado en el amor     
fraterno, que tiene su raíz en el amor de Dios». Deseo vivamente que 
no falte nunca en nuestro estilo de vida cristiana esta dimensión    
fraterna, “samaritana”, incluyente, valiente, comprometida y             
solidaria que tiene su raíz más íntima en nuestra unión con Dios, en 
la fe en Jesucristo. Encendidos por ese amor divino, podremos      
realmente entregarnos en favor de todos los que sufren,                       
especialmente por nuestros hermanos enfermos, ancianos y           
afligidos.

Elevemos nuestra oración a la Bienaventurada Virgen María, Salud 
de los Enfermos; pidamos su ayuda por todos los que sufren, los      
necesitados de compasión, escucha y consuelo, y supliquemos su 
intercesión con esta antigua oración, que se rezaba en familia por 
quienes viven en la enfermedad y en el dolor:

Dulce Madre, no te alejes,
tu vista de mí no apartes.
Ven conmigo a todas partes
y nunca solo me dejes.
Ya que me proteges tanto
como verdadera Madre,
Haz que me bendiga el Padre,
el Hijo y el Espíritu Santo.

Imparto de corazón mi bendición apostólica a todos los enfermos, a 
sus familiares y a quienes los cuidan, a los trabajadores del ámbito 
sanitario, a los agentes de pastoral de la salud y muy especialmente 
a quienes participan en esta Jornada Mundial del Enfermo.

Vaticano, 13 de enero de 2026



Mensaje del Santo Padre 
León XIV para la

XXXIV Jornada Mundial 
del Enfermo 2026

Queridos hermanos y hermanas:

LA XXXIV Jornada Mundial del Enfermo se celebrará solemnemente 
en Chiclayo, Perú, el 11 de febrero de 2026. Por este motivo, he querido 
proponer de nuevo la imagen del buen samaritano, siempre actual 
y necesaria para redescubrir la belleza de la caridad y la dimensión 
social de la compasión, para poner la atención en los necesitados y 
los que sufren, como son los enfermos.

Todos hemos escuchado y leído este conmovedor texto de san 
Lucas (cf. Lc 10,25-37). A un doctor de la ley que le  pregunta quién es 
el prójimo al que debe amar, Jesús le responde contando una         
historia: un hombre que viajaba de Jerusalén a Jericó fue asaltado 
por ladrones y abandonado casi muerto; un sacerdote y un levita 
pasaron de largo, pero un samaritano se compadeció de él, vendó 
sus heridas, lo llevó a una posada y pagó para que lo cuidaran. He             
deseado proponer la reflexión de este pasaje bíblico con la clave 
hermenéutica de la Encíclica Fratelli tutti, de mi querido predecesor 
el Papa Francisco, donde la compasión y la misericordia hacia el  
necesitado no se reducen a un mero esfuerzo individual, sino que se 
realizan en la relación: con el hermano necesitado, con quienes lo 
cuidan y,  fundamentalmente, con Dios que nos da su amor.

1. El regalo del encuentro: la alegría de dar cercanía y presencia

Vivimos inmersos en la cultura de lo rápido, de lo inmediato, de las 
prisas, así como también del descarte y la indiferencia, que nos 
impide acercarnos y detenernos en el camino para mirar las necesi-
dades y los sufrimientos a nuestro alrededor. La parábola narra que 
el samaritano al ver al herido no “pasó de largo”, sino que tuvo para 
él una mirada abierta y atenta, la mirada de Jesús, que lo llevó a una 
cercanía humana y solidaria. El samaritano «se detuvo, le regaló 
cercanía, lo curó con sus propias manos, puso también dinero de su 
bolsillo y se ocupó de él. Sobre todo […] le dio su tiempo». Jesús no 
enseña quién es el prójimo, sino cómo hacerse prójimo, es decir, 
cómo volvernos nosotros cercanos. Al   respecto, podemos afirmar 
con san Agustín que el Señor no quiso enseñar quién era el prójimo 

de aquel hombre, sino a quién debía él hacerse prójimo. Pues nadie 
es prójimo de otro sino cuando se acerca voluntariamente a él. Así 
pues, se hizo prójimo aquel que mostró misericordia.

El amor no es pasivo, va al encuentro del otro; ser prójimo no            
depende de la cercanía física o social, sino de la decisión de amar. 
Por eso, el cristiano se hace prójimo del que sufre, siguiendo el     
ejemplo de Cristo, el verdadero Samaritano divino que se acercó a la 
humanidad herida. No son meros gestos de filantropía, sino signos 
en los que se puede percibir que la participación personal en los     
sufrimientos del otro implica el darse a sí mismo, supone ir más allá 
de cubrir necesidades, para llegar a que nuestra persona sea parte 
del don. Esta caridad se alimenta necesariamente del encuentro 
con Cristo, que por amor se entregó por nosotros. San Francisco lo 
explicaba muy bien cuando, hablando de su encuentro con los 
leprosos, decía: «El Señor me llevó hasta ellos», porque a través de 
ellos había descubierto la dulce alegría de amar.

El regalo del encuentro nace del vínculo con Jesucristo, al que        
identificamos como el buen samaritano que nos ha traído la salud 
eterna, y al que hacemos presente cuando nos inclinamos ante el 
hermano herido. San Ambrosio decía: «Puesto que nadie es tan     
verdaderamente nuestro prójimo como el que ha curado nuestras 
heridas, amémoslo viendo en él a nuestro Señor, y querámosle como 
a nuestro prójimo; pues nada hay tan próximo a los miembros como 
la cabeza. Y amemos también al que es imitador de Cristo, y a todo 
aquel que se asocia al sufrimiento del necesitado por la unidad del 
cuerpo». Ser uno en el Uno, en la cercanía, en la presencia, en el amor 
recibido y compartido, y gozar, así como san Francisco, de la dulzura 
de haberlo encontrado.

2. La misión compartida en el cuidado de los enfermos

Prosigue san Lucas diciendo que el samaritano “se conmovió”. Tener 
compasión implica una emoción profunda, que mueve a la acción. 
Es un sentimiento que brota del interior y lleva al compromiso con el 
sufrimiento ajeno. En esta parábola, la compasión es el rasgo          
distintivo del amor activo. No es teórica ni sentimental, se traduce en 
gestos concretos; el samaritano se acerca, cura, se hace cargo y 
cuida. Pero atención, no lo hace solo, individualmente, «el                     
samaritano buscó un posadero que pudiera cuidar de ese hombre, 
al igual que nosotros estamos llamados a invitar y a reunirnos en un 
“nosotros” que sea más fuerte que la suma de pequeñas                       
individualidades». Yo mismo he constatado, en mi experiencia como 
misionero y obispo en Perú, cómo muchas personas comparten la 
misericordia y la compasión al estilo del samaritano y el posadero. 
Los familiares, los vecinos, los operadores sanitarios, los agentes de 
pastoral sanitaria y tantos otros que se detienen, se acercan, curan, 

cargan, acompañan y ofrecen de lo suyo, dan a la compasión una 
dimensión social. Esta experiencia, que se realiza en un entramado 
de relaciones, supera el mero compromiso individual. De este modo, 
en la Exhortación apostólica Dilexi te no sólo me he referido al           
cuidado de los enfermos como una “parte importante” de la misión 
de la Iglesia, sino como una auténtica «acción eclesial» (n. 49). En 
ella citaba a san Cipriano para ver cómo en esa dimensión                
podemos verificar la salud de nuestra sociedad: «Esta epidemia que 
parece tan horrible y funesta pone a prueba la justicia de cada uno 
y examina el espíritu de los hombres, verificando si los sanos sirven a 
los enfermos, si los parientes se aman sinceramente, si los señores 
tienen piedad de los siervos enfermos, si los médicos no abandonan 
a los enfermos que imploran».

El ser uno en el Uno supone sentirnos verdaderamente miembros de 
un cuerpo en el que llevamos, según nuestra propia vocación, la 
compasión del Señor por el sufrimiento de todos los hombres. Es 
más, el dolor que nos conmueve, no es un dolor ajeno, es el dolor de 
un miembro de nuestro propio cuerpo al que nuestra Cabeza nos 
manda acudir para el bien de todos. En ese sentido se identifica con 
el dolor de Cristo y, ofrecido cristianamente, acelera el cumplimiento 
de la plegaria del mismo Salvador por la unidad de todos.

3. Movidos siempre por el amor a Dios, para encontrarnos con       
nosotros mismos y con el hermano

En el doble mandamiento: «Amarás al Señor tu Dios con todo tu       
corazón, con toda tu alma, con todas tus fuerzas y con toda tu 
mente; y a tu prójimo como a ti mismo» ( Lc 10,27), podemos               
reconocer el primado del amor a Dios y su consecuencia directa con 
la forma de amar y relacionarse del hombre en todas sus                      
dimensiones. «El amor al prójimo representa la prueba tangible de la 
autenticidad del amor a Dios, como asevera el apóstol Juan: “Nadie 
ha visto nunca a Dios: si nos amamos los unos a los otros, Dios         
permanece en nosotros y el amor de Dios ha llegado a su plenitud 
en nosotros. […] Dios es amor, y el que permanece en el amor           
permanece en Dios, y Dios permanece en él” ( 1 Jn 4,12.16)». Aunque 
el objeto de ese amor sea distinto: Dios, el prójimo y uno mismo, y, en 
ese sentido, los podemos entender como amores distintos, estos son 
siempre inseparables. El primado del amor divino conlleva que la 
acción del hombre sea realizada sin interés personal ni recompensa, 
sino como manifestación de un amor que trasciende las normas 
rituales y se traduce en un culto auténtico: servir al prójimo es amar 
a Dios en la práctica.

Esta dimensión también nos permite contrastar lo que significa 
amarse a sí mismo. Supone alejar de nosotros el interés de ir              
cimentando nuestra autoestima o el sentido de nuestra propia      

dignidad en estereotipos de éxito, carrera, posición o linaje y               
recuperar nuestra propia posición ante Dios y ante el hermano. 
Decía Benedicto XVI que «la criatura humana, en cuanto de                
naturaleza espiritual, se realiza en las relaciones interpersonales. 
Cuanto más las vive de manera auténtica, tanto más madura      
también en la propia identidad personal. El hombre se valoriza no 
aislándose sino poniéndose en relación con los otros y con Dios».

Queridos hermanos y hermanas, «el verdadero remedio para las    
heridas de la humanidad es un estilo de vida basado en el amor     
fraterno, que tiene su raíz en el amor de Dios». Deseo vivamente que 
no falte nunca en nuestro estilo de vida cristiana esta dimensión    
fraterna, “samaritana”, incluyente, valiente, comprometida y             
solidaria que tiene su raíz más íntima en nuestra unión con Dios, en 
la fe en Jesucristo. Encendidos por ese amor divino, podremos      
realmente entregarnos en favor de todos los que sufren,                       
especialmente por nuestros hermanos enfermos, ancianos y           
afligidos.

Elevemos nuestra oración a la Bienaventurada Virgen María, Salud 
de los Enfermos; pidamos su ayuda por todos los que sufren, los      
necesitados de compasión, escucha y consuelo, y supliquemos su 
intercesión con esta antigua oración, que se rezaba en familia por 
quienes viven en la enfermedad y en el dolor:

Dulce Madre, no te alejes,
tu vista de mí no apartes.
Ven conmigo a todas partes
y nunca solo me dejes.
Ya que me proteges tanto
como verdadera Madre,
Haz que me bendiga el Padre,
el Hijo y el Espíritu Santo.

Imparto de corazón mi bendición apostólica a todos los enfermos, a 
sus familiares y a quienes los cuidan, a los trabajadores del ámbito 
sanitario, a los agentes de pastoral de la salud y muy especialmente 
a quienes participan en esta Jornada Mundial del Enfermo.

Vaticano, 13 de enero de 2026



Mensaje del Santo Padre 
León XIV para la

XXXIV Jornada Mundial 
del Enfermo 2026

Queridos hermanos y hermanas:

LA XXXIV Jornada Mundial del Enfermo se celebrará solemnemente 
en Chiclayo, Perú, el 11 de febrero de 2026. Por este motivo, he querido 
proponer de nuevo la imagen del buen samaritano, siempre actual 
y necesaria para redescubrir la belleza de la caridad y la dimensión 
social de la compasión, para poner la atención en los necesitados y 
los que sufren, como son los enfermos.

Todos hemos escuchado y leído este conmovedor texto de san 
Lucas (cf. Lc 10,25-37). A un doctor de la ley que le  pregunta quién es 
el prójimo al que debe amar, Jesús le responde contando una         
historia: un hombre que viajaba de Jerusalén a Jericó fue asaltado 
por ladrones y abandonado casi muerto; un sacerdote y un levita 
pasaron de largo, pero un samaritano se compadeció de él, vendó 
sus heridas, lo llevó a una posada y pagó para que lo cuidaran. He             
deseado proponer la reflexión de este pasaje bíblico con la clave 
hermenéutica de la Encíclica Fratelli tutti, de mi querido predecesor 
el Papa Francisco, donde la compasión y la misericordia hacia el  
necesitado no se reducen a un mero esfuerzo individual, sino que se 
realizan en la relación: con el hermano necesitado, con quienes lo 
cuidan y,  fundamentalmente, con Dios que nos da su amor.

1. El regalo del encuentro: la alegría de dar cercanía y presencia

Vivimos inmersos en la cultura de lo rápido, de lo inmediato, de las 
prisas, así como también del descarte y la indiferencia, que nos 
impide acercarnos y detenernos en el camino para mirar las necesi-
dades y los sufrimientos a nuestro alrededor. La parábola narra que 
el samaritano al ver al herido no “pasó de largo”, sino que tuvo para 
él una mirada abierta y atenta, la mirada de Jesús, que lo llevó a una 
cercanía humana y solidaria. El samaritano «se detuvo, le regaló 
cercanía, lo curó con sus propias manos, puso también dinero de su 
bolsillo y se ocupó de él. Sobre todo […] le dio su tiempo». Jesús no 
enseña quién es el prójimo, sino cómo hacerse prójimo, es decir, 
cómo volvernos nosotros cercanos. Al   respecto, podemos afirmar 
con san Agustín que el Señor no quiso enseñar quién era el prójimo 

de aquel hombre, sino a quién debía él hacerse prójimo. Pues nadie 
es prójimo de otro sino cuando se acerca voluntariamente a él. Así 
pues, se hizo prójimo aquel que mostró misericordia.

El amor no es pasivo, va al encuentro del otro; ser prójimo no            
depende de la cercanía física o social, sino de la decisión de amar. 
Por eso, el cristiano se hace prójimo del que sufre, siguiendo el     
ejemplo de Cristo, el verdadero Samaritano divino que se acercó a la 
humanidad herida. No son meros gestos de filantropía, sino signos 
en los que se puede percibir que la participación personal en los     
sufrimientos del otro implica el darse a sí mismo, supone ir más allá 
de cubrir necesidades, para llegar a que nuestra persona sea parte 
del don. Esta caridad se alimenta necesariamente del encuentro 
con Cristo, que por amor se entregó por nosotros. San Francisco lo 
explicaba muy bien cuando, hablando de su encuentro con los 
leprosos, decía: «El Señor me llevó hasta ellos», porque a través de 
ellos había descubierto la dulce alegría de amar.

El regalo del encuentro nace del vínculo con Jesucristo, al que        
identificamos como el buen samaritano que nos ha traído la salud 
eterna, y al que hacemos presente cuando nos inclinamos ante el 
hermano herido. San Ambrosio decía: «Puesto que nadie es tan     
verdaderamente nuestro prójimo como el que ha curado nuestras 
heridas, amémoslo viendo en él a nuestro Señor, y querámosle como 
a nuestro prójimo; pues nada hay tan próximo a los miembros como 
la cabeza. Y amemos también al que es imitador de Cristo, y a todo 
aquel que se asocia al sufrimiento del necesitado por la unidad del 
cuerpo». Ser uno en el Uno, en la cercanía, en la presencia, en el amor 
recibido y compartido, y gozar, así como san Francisco, de la dulzura 
de haberlo encontrado.

2. La misión compartida en el cuidado de los enfermos

Prosigue san Lucas diciendo que el samaritano “se conmovió”. Tener 
compasión implica una emoción profunda, que mueve a la acción. 
Es un sentimiento que brota del interior y lleva al compromiso con el 
sufrimiento ajeno. En esta parábola, la compasión es el rasgo          
distintivo del amor activo. No es teórica ni sentimental, se traduce en 
gestos concretos; el samaritano se acerca, cura, se hace cargo y 
cuida. Pero atención, no lo hace solo, individualmente, «el                     
samaritano buscó un posadero que pudiera cuidar de ese hombre, 
al igual que nosotros estamos llamados a invitar y a reunirnos en un 
“nosotros” que sea más fuerte que la suma de pequeñas                       
individualidades». Yo mismo he constatado, en mi experiencia como 
misionero y obispo en Perú, cómo muchas personas comparten la 
misericordia y la compasión al estilo del samaritano y el posadero. 
Los familiares, los vecinos, los operadores sanitarios, los agentes de 
pastoral sanitaria y tantos otros que se detienen, se acercan, curan, 

cargan, acompañan y ofrecen de lo suyo, dan a la compasión una 
dimensión social. Esta experiencia, que se realiza en un entramado 
de relaciones, supera el mero compromiso individual. De este modo, 
en la Exhortación apostólica Dilexi te no sólo me he referido al           
cuidado de los enfermos como una “parte importante” de la misión 
de la Iglesia, sino como una auténtica «acción eclesial» (n. 49). En 
ella citaba a san Cipriano para ver cómo en esa dimensión                
podemos verificar la salud de nuestra sociedad: «Esta epidemia que 
parece tan horrible y funesta pone a prueba la justicia de cada uno 
y examina el espíritu de los hombres, verificando si los sanos sirven a 
los enfermos, si los parientes se aman sinceramente, si los señores 
tienen piedad de los siervos enfermos, si los médicos no abandonan 
a los enfermos que imploran».

El ser uno en el Uno supone sentirnos verdaderamente miembros de 
un cuerpo en el que llevamos, según nuestra propia vocación, la 
compasión del Señor por el sufrimiento de todos los hombres. Es 
más, el dolor que nos conmueve, no es un dolor ajeno, es el dolor de 
un miembro de nuestro propio cuerpo al que nuestra Cabeza nos 
manda acudir para el bien de todos. En ese sentido se identifica con 
el dolor de Cristo y, ofrecido cristianamente, acelera el cumplimiento 
de la plegaria del mismo Salvador por la unidad de todos.

3. Movidos siempre por el amor a Dios, para encontrarnos con       
nosotros mismos y con el hermano

En el doble mandamiento: «Amarás al Señor tu Dios con todo tu       
corazón, con toda tu alma, con todas tus fuerzas y con toda tu 
mente; y a tu prójimo como a ti mismo» ( Lc 10,27), podemos               
reconocer el primado del amor a Dios y su consecuencia directa con 
la forma de amar y relacionarse del hombre en todas sus                      
dimensiones. «El amor al prójimo representa la prueba tangible de la 
autenticidad del amor a Dios, como asevera el apóstol Juan: “Nadie 
ha visto nunca a Dios: si nos amamos los unos a los otros, Dios         
permanece en nosotros y el amor de Dios ha llegado a su plenitud 
en nosotros. […] Dios es amor, y el que permanece en el amor           
permanece en Dios, y Dios permanece en él” ( 1 Jn 4,12.16)». Aunque 
el objeto de ese amor sea distinto: Dios, el prójimo y uno mismo, y, en 
ese sentido, los podemos entender como amores distintos, estos son 
siempre inseparables. El primado del amor divino conlleva que la 
acción del hombre sea realizada sin interés personal ni recompensa, 
sino como manifestación de un amor que trasciende las normas 
rituales y se traduce en un culto auténtico: servir al prójimo es amar 
a Dios en la práctica.

Esta dimensión también nos permite contrastar lo que significa 
amarse a sí mismo. Supone alejar de nosotros el interés de ir              
cimentando nuestra autoestima o el sentido de nuestra propia      

dignidad en estereotipos de éxito, carrera, posición o linaje y               
recuperar nuestra propia posición ante Dios y ante el hermano. 
Decía Benedicto XVI que «la criatura humana, en cuanto de                
naturaleza espiritual, se realiza en las relaciones interpersonales. 
Cuanto más las vive de manera auténtica, tanto más madura      
también en la propia identidad personal. El hombre se valoriza no 
aislándose sino poniéndose en relación con los otros y con Dios».

Queridos hermanos y hermanas, «el verdadero remedio para las    
heridas de la humanidad es un estilo de vida basado en el amor     
fraterno, que tiene su raíz en el amor de Dios». Deseo vivamente que 
no falte nunca en nuestro estilo de vida cristiana esta dimensión    
fraterna, “samaritana”, incluyente, valiente, comprometida y             
solidaria que tiene su raíz más íntima en nuestra unión con Dios, en 
la fe en Jesucristo. Encendidos por ese amor divino, podremos      
realmente entregarnos en favor de todos los que sufren,                       
especialmente por nuestros hermanos enfermos, ancianos y           
afligidos.

Elevemos nuestra oración a la Bienaventurada Virgen María, Salud 
de los Enfermos; pidamos su ayuda por todos los que sufren, los      
necesitados de compasión, escucha y consuelo, y supliquemos su 
intercesión con esta antigua oración, que se rezaba en familia por 
quienes viven en la enfermedad y en el dolor:

Dulce Madre, no te alejes,
tu vista de mí no apartes.
Ven conmigo a todas partes
y nunca solo me dejes.
Ya que me proteges tanto
como verdadera Madre,
Haz que me bendiga el Padre,
el Hijo y el Espíritu Santo.

Imparto de corazón mi bendición apostólica a todos los enfermos, a 
sus familiares y a quienes los cuidan, a los trabajadores del ámbito 
sanitario, a los agentes de pastoral de la salud y muy especialmente 
a quienes participan en esta Jornada Mundial del Enfermo.

Vaticano, 13 de enero de 2026



Mensaje del Santo Padre 
León XIV para la

XXXIV Jornada Mundial 
del Enfermo 2026

Queridos hermanos y hermanas:

LA XXXIV Jornada Mundial del Enfermo se celebrará solemnemente 
en Chiclayo, Perú, el 11 de febrero de 2026. Por este motivo, he querido 
proponer de nuevo la imagen del buen samaritano, siempre actual 
y necesaria para redescubrir la belleza de la caridad y la dimensión 
social de la compasión, para poner la atención en los necesitados y 
los que sufren, como son los enfermos.

Todos hemos escuchado y leído este conmovedor texto de san 
Lucas (cf. Lc 10,25-37). A un doctor de la ley que le  pregunta quién es 
el prójimo al que debe amar, Jesús le responde contando una         
historia: un hombre que viajaba de Jerusalén a Jericó fue asaltado 
por ladrones y abandonado casi muerto; un sacerdote y un levita 
pasaron de largo, pero un samaritano se compadeció de él, vendó 
sus heridas, lo llevó a una posada y pagó para que lo cuidaran. He             
deseado proponer la reflexión de este pasaje bíblico con la clave 
hermenéutica de la Encíclica Fratelli tutti, de mi querido predecesor 
el Papa Francisco, donde la compasión y la misericordia hacia el  
necesitado no se reducen a un mero esfuerzo individual, sino que se 
realizan en la relación: con el hermano necesitado, con quienes lo 
cuidan y,  fundamentalmente, con Dios que nos da su amor.

1. El regalo del encuentro: la alegría de dar cercanía y presencia

Vivimos inmersos en la cultura de lo rápido, de lo inmediato, de las 
prisas, así como también del descarte y la indiferencia, que nos 
impide acercarnos y detenernos en el camino para mirar las necesi-
dades y los sufrimientos a nuestro alrededor. La parábola narra que 
el samaritano al ver al herido no “pasó de largo”, sino que tuvo para 
él una mirada abierta y atenta, la mirada de Jesús, que lo llevó a una 
cercanía humana y solidaria. El samaritano «se detuvo, le regaló 
cercanía, lo curó con sus propias manos, puso también dinero de su 
bolsillo y se ocupó de él. Sobre todo […] le dio su tiempo». Jesús no 
enseña quién es el prójimo, sino cómo hacerse prójimo, es decir, 
cómo volvernos nosotros cercanos. Al   respecto, podemos afirmar 
con san Agustín que el Señor no quiso enseñar quién era el prójimo 

de aquel hombre, sino a quién debía él hacerse prójimo. Pues nadie 
es prójimo de otro sino cuando se acerca voluntariamente a él. Así 
pues, se hizo prójimo aquel que mostró misericordia.

El amor no es pasivo, va al encuentro del otro; ser prójimo no            
depende de la cercanía física o social, sino de la decisión de amar. 
Por eso, el cristiano se hace prójimo del que sufre, siguiendo el     
ejemplo de Cristo, el verdadero Samaritano divino que se acercó a la 
humanidad herida. No son meros gestos de filantropía, sino signos 
en los que se puede percibir que la participación personal en los     
sufrimientos del otro implica el darse a sí mismo, supone ir más allá 
de cubrir necesidades, para llegar a que nuestra persona sea parte 
del don. Esta caridad se alimenta necesariamente del encuentro 
con Cristo, que por amor se entregó por nosotros. San Francisco lo 
explicaba muy bien cuando, hablando de su encuentro con los 
leprosos, decía: «El Señor me llevó hasta ellos», porque a través de 
ellos había descubierto la dulce alegría de amar.

El regalo del encuentro nace del vínculo con Jesucristo, al que        
identificamos como el buen samaritano que nos ha traído la salud 
eterna, y al que hacemos presente cuando nos inclinamos ante el 
hermano herido. San Ambrosio decía: «Puesto que nadie es tan     
verdaderamente nuestro prójimo como el que ha curado nuestras 
heridas, amémoslo viendo en él a nuestro Señor, y querámosle como 
a nuestro prójimo; pues nada hay tan próximo a los miembros como 
la cabeza. Y amemos también al que es imitador de Cristo, y a todo 
aquel que se asocia al sufrimiento del necesitado por la unidad del 
cuerpo». Ser uno en el Uno, en la cercanía, en la presencia, en el amor 
recibido y compartido, y gozar, así como san Francisco, de la dulzura 
de haberlo encontrado.

2. La misión compartida en el cuidado de los enfermos

Prosigue san Lucas diciendo que el samaritano “se conmovió”. Tener 
compasión implica una emoción profunda, que mueve a la acción. 
Es un sentimiento que brota del interior y lleva al compromiso con el 
sufrimiento ajeno. En esta parábola, la compasión es el rasgo          
distintivo del amor activo. No es teórica ni sentimental, se traduce en 
gestos concretos; el samaritano se acerca, cura, se hace cargo y 
cuida. Pero atención, no lo hace solo, individualmente, «el                     
samaritano buscó un posadero que pudiera cuidar de ese hombre, 
al igual que nosotros estamos llamados a invitar y a reunirnos en un 
“nosotros” que sea más fuerte que la suma de pequeñas                       
individualidades». Yo mismo he constatado, en mi experiencia como 
misionero y obispo en Perú, cómo muchas personas comparten la 
misericordia y la compasión al estilo del samaritano y el posadero. 
Los familiares, los vecinos, los operadores sanitarios, los agentes de 
pastoral sanitaria y tantos otros que se detienen, se acercan, curan, 

cargan, acompañan y ofrecen de lo suyo, dan a la compasión una 
dimensión social. Esta experiencia, que se realiza en un entramado 
de relaciones, supera el mero compromiso individual. De este modo, 
en la Exhortación apostólica Dilexi te no sólo me he referido al           
cuidado de los enfermos como una “parte importante” de la misión 
de la Iglesia, sino como una auténtica «acción eclesial» (n. 49). En 
ella citaba a san Cipriano para ver cómo en esa dimensión                
podemos verificar la salud de nuestra sociedad: «Esta epidemia que 
parece tan horrible y funesta pone a prueba la justicia de cada uno 
y examina el espíritu de los hombres, verificando si los sanos sirven a 
los enfermos, si los parientes se aman sinceramente, si los señores 
tienen piedad de los siervos enfermos, si los médicos no abandonan 
a los enfermos que imploran».

El ser uno en el Uno supone sentirnos verdaderamente miembros de 
un cuerpo en el que llevamos, según nuestra propia vocación, la 
compasión del Señor por el sufrimiento de todos los hombres. Es 
más, el dolor que nos conmueve, no es un dolor ajeno, es el dolor de 
un miembro de nuestro propio cuerpo al que nuestra Cabeza nos 
manda acudir para el bien de todos. En ese sentido se identifica con 
el dolor de Cristo y, ofrecido cristianamente, acelera el cumplimiento 
de la plegaria del mismo Salvador por la unidad de todos.

3. Movidos siempre por el amor a Dios, para encontrarnos con       
nosotros mismos y con el hermano

En el doble mandamiento: «Amarás al Señor tu Dios con todo tu       
corazón, con toda tu alma, con todas tus fuerzas y con toda tu 
mente; y a tu prójimo como a ti mismo» ( Lc 10,27), podemos               
reconocer el primado del amor a Dios y su consecuencia directa con 
la forma de amar y relacionarse del hombre en todas sus                      
dimensiones. «El amor al prójimo representa la prueba tangible de la 
autenticidad del amor a Dios, como asevera el apóstol Juan: “Nadie 
ha visto nunca a Dios: si nos amamos los unos a los otros, Dios         
permanece en nosotros y el amor de Dios ha llegado a su plenitud 
en nosotros. […] Dios es amor, y el que permanece en el amor           
permanece en Dios, y Dios permanece en él” ( 1 Jn 4,12.16)». Aunque 
el objeto de ese amor sea distinto: Dios, el prójimo y uno mismo, y, en 
ese sentido, los podemos entender como amores distintos, estos son 
siempre inseparables. El primado del amor divino conlleva que la 
acción del hombre sea realizada sin interés personal ni recompensa, 
sino como manifestación de un amor que trasciende las normas 
rituales y se traduce en un culto auténtico: servir al prójimo es amar 
a Dios en la práctica.

Esta dimensión también nos permite contrastar lo que significa 
amarse a sí mismo. Supone alejar de nosotros el interés de ir              
cimentando nuestra autoestima o el sentido de nuestra propia      

dignidad en estereotipos de éxito, carrera, posición o linaje y               
recuperar nuestra propia posición ante Dios y ante el hermano. 
Decía Benedicto XVI que «la criatura humana, en cuanto de                
naturaleza espiritual, se realiza en las relaciones interpersonales. 
Cuanto más las vive de manera auténtica, tanto más madura      
también en la propia identidad personal. El hombre se valoriza no 
aislándose sino poniéndose en relación con los otros y con Dios».

Queridos hermanos y hermanas, «el verdadero remedio para las    
heridas de la humanidad es un estilo de vida basado en el amor     
fraterno, que tiene su raíz en el amor de Dios». Deseo vivamente que 
no falte nunca en nuestro estilo de vida cristiana esta dimensión    
fraterna, “samaritana”, incluyente, valiente, comprometida y             
solidaria que tiene su raíz más íntima en nuestra unión con Dios, en 
la fe en Jesucristo. Encendidos por ese amor divino, podremos      
realmente entregarnos en favor de todos los que sufren,                       
especialmente por nuestros hermanos enfermos, ancianos y           
afligidos.

Elevemos nuestra oración a la Bienaventurada Virgen María, Salud 
de los Enfermos; pidamos su ayuda por todos los que sufren, los      
necesitados de compasión, escucha y consuelo, y supliquemos su 
intercesión con esta antigua oración, que se rezaba en familia por 
quienes viven en la enfermedad y en el dolor:

Dulce Madre, no te alejes,
tu vista de mí no apartes.
Ven conmigo a todas partes
y nunca solo me dejes.
Ya que me proteges tanto
como verdadera Madre,
Haz que me bendiga el Padre,
el Hijo y el Espíritu Santo.

Imparto de corazón mi bendición apostólica a todos los enfermos, a 
sus familiares y a quienes los cuidan, a los trabajadores del ámbito 
sanitario, a los agentes de pastoral de la salud y muy especialmente 
a quienes participan en esta Jornada Mundial del Enfermo.

Vaticano, 13 de enero de 2026


